**DISCOURS DE BHAGAVÂN BABA : le 1er mai 2008**

**En vérité,  un homme dépourvu de moralité est un démon**

*“****Bhârat est la patrie d’un grand nombre d’âmes nobles dont la grande réputation s’étendit sur tous les continents du monde,
C’est le pays où un grand nombre d’hommes valeureux défirent les ennemis sur le champ de bataille,
C’est le pays d’un grand nombre d’érudits qui enseignèrent les Vedas et autres Écritures sacrées aux autres pays,
Malheureusement, aujourd’hui, les bhâratiyas (indiens) ont oublié les principes de la spiritualité et prennent de mauvaises voies.”***

Poème telugu

“*Mâtridevo bhava, pitridevo bhava, âcâryadevo bhava, atithidevo bhava*” – “Révérer votre mère, votre père, votre précepteur et votre invité comme Dieu” est l’un des principaux enseignements des *Vedas.* “*Satyam vada dharmam cara*” - “Dire la vérité, pratiquer la rectitude” est aussi un enseignement primordial des *Vedas*. Mais aujourd’hui, ces enseignements védiques ne sont vus ni entendus nulle part.

***Fondez votre vie sur la Vérité et l’Amour***

Où que nous regardions dans le monde, nous voyons l’avidité et les désirs se développer partout. Même dans les autres pays, les gens éprouvent le besoin de contrôler les sens. Aujourd’hui, les gens font mauvais usage de leurs sens et, de ce fait, ils accumulent les péchés. Avoir des désirs n’est pas mal en soi, mais l’homme devrait les limiter. Les désirs de l’être humain sont illimités de nos jours.

De plus, la pollution est partout. L’eau que nous buvons, la nourriture que nous mangeons et l’air que nous respirons sont pollués. En fait, les cinq éléments sont tous pollués. Notre vie dépend de ces cinq éléments, s’ils sont pollués comment cette pollution pourrait-elle ne pas affecter notre propre vie ?

Nous voyons les gens parler gentiment, mais leur mental est plein de violence. C’est très mauvais. Quel est le but de la naissance humaine ? Qu’en est-il de l’être humain ? L’être humain est l’incarnation de la Divinité. Mais s’il prend de mauvaises voies, comment peut-il se dire humain ? C’est pourquoi il est difficile aujourd’hui de trouver quelque part un être humain véritable.

Si la vérité et l’amour leur font défaut, ceux-là même qui sont hautement éduqués, qui ont de hauts grades et occupent des postes élevés d’autorité ne peuvent se dire ‘humains’. En fait, ils gaspillent leur argent et leur temps en acquérant cette soi-disant haute éducation dépourvue de sens. Acquérir une haute éducation, lire des livres sacrés et entreprendre des pratiques spirituelles comme *japa*, *dhyâna*, *yoga* ou *yajna*, ne sont que perte de temps si l’on ne développe pas la vérité et l’amour - deux valeurs que l’homme a complètement oubliées ! Quoi que dise quelqu’un contient un élément de non-vérité. Quant à l’amour, les gens se montrent souriants, mais en eux-mêmes ce n’est que venin. Comment peut-on acquérir la paix sans la vérité et l’amour ?

*Dharma*, la Rectitude, émane de *satya*, la Vérité. En conséquence il est dit : “*Satyân nâsti paro dharmah*” - Il n’est pas de *dharma* plus grand que d’adhérer à la Vérité.” Là où seront la vérité et la rectitude, la paix viendra automatiquement. L’amour ne peut se développer que sous forme de la ‘paix’. Là où est l’amour, la violence ne peut exister et nous pouvons alors accomplir nos actions calmement tant au niveau physique que mental et spirituel. Si donc vous souhaitez avoir la paix, développez avant tout l’amour. Si vous souhaitez avoir l’amour, adhérez à la vérité.

Mais aujourd’hui, l’être humain recourt à la non-vérité même dans les plus petites choses. De plus il est rempli de colère. La colère éclipse complètement la vérité en lui. L’être humain a pris naissance non pour élever une famille ou remplir son ventre, mais pour racheter sa vie. S’il agit contrairement à ceci, il perd sa qualité humaine. Les êtres humains deviennent divins quand ils se libèrent des désirs.

Une mère qui a élevé ses enfants au prix de beaucoup de souffrances et de difficultés aspire à les voir heureux. Malheureusement, aujourd’hui, les gens n’aiment ni leur père ni leur mère. En fait, ils n’aiment personne.

Incarnations de l’Amour !

Où que nous regardions, nous ne trouvons nulle part la moindre trace de paix en ce monde. Où est la paix ? La paix est en nous et uniquement en nous. Elle est dans nos paroles et dans notre cœur spirituel. On ne peut la trouver à l’extérieur. Nos pratiques spirituelles - *japa*, *yoga* ou *yajna* - ne peuvent nous procurer la paix.

En tout premier lieu, nous devrions calmer et pacifier notre cœur. Nous ne trouvons que conflits partout en ce monde. Même des amis proches, qui disent s’aimer, se querellent pour des futilités. En fait, on ne peut trouver un ami véritable en ce monde. Les mauvaises qualités présentes dans notre cœur sont responsables de ces conflits. Purifiez donc votre cœur - Je ne parle pas ici du cœur physique mais du cœur spirituel. Il ne devrait pas y avoir la moindre trace d’impureté dans le cœur spirituel.

***Dieu seul peut conférer le vrai bonheur***

Aujourd’hui, les gens accumulent beaucoup d’argent. Mais pourquoi ? Qu’emporteront-ils avec eux quand ils s’en iront ? Ils devront s’en aller les mains vides. Ils devront même quitter leur corps en quittant cette terre. Les cinq éléments fusionnent alors avec les cinq éléments, et le corps sans vie est incinéré.

Ne vous enorgueillissez ni de votre corps ni de votre richesse. *L’argent vient et s’en va, la moralité vient et grandit*. Nous devrions développer la moralité. Malgré la haute éducation qu’ils ont reçue, les gens ont perdu tout sens moral. Dépourvu de moralité on n’est pas du tout un être humain. En fait on est un démon sous forme humaine. Là où il n’y a pas de moralité il ne peut y avoir de qualité humaine.

Respectez vos aînés ; témoignez de la gratitude à vos parents. Aujourd’hui les gens n’ont pas ces sentiments de gratitude et de respect, ils pensent : “Pourquoi devrions-nous respecter nos aînés ? Pourquoi devrions-nous les aimer ?” Où qu’ils aillent, les gens aspirent à avoir toujours plus d’argent ! Quelle est notre vraie richesse ? L’amour est notre vraie richesse. Si nous acquérons cette richesse de l’amour, nous pourrons tout avoir, même saisir les nuages dans nos mains.

Tout est là, dans les mains de l’être humain, et tous les dieux sont présents en lui. En fait, l’être humain est divin de la tête aux pieds. Toutes les choses du monde passent, elles vont et viennent comme les nuages. S’enorgueillir de ces choses éphémères est une grande erreur. À un moment donné nous parlons de quelque chose, mais quand vient le moment de mettre cette chose en pratique, nous n’agissons pas en accord avec ce que nous avons dit. C’est un grand péché.

Oh bonnes gens ! Personne en ce monde ne peut vous donner le bonheur. Dieu seul le peut, Dieu seul vous protège de toutes les manières possibles. Contemplez Dieu sans cesse et vous serez libérés de toutes vos peines.

Certaines personnes se moquent et vous font remarquer : “Vous dites toujours Dieu, Dieu, Dieu… mais que vous a donné Dieu ?” Dieu vous donne toute chose. C’est uniquement Dieu qui vous récompense, vous punit et vous protège. Tout est Dieu. *“Ekam sat viprâh bahudhâ vadanti”* - “La Vérité est Une, mais le sage s’y réfère sous plusieurs noms.”Nous attribuons tel ou tel nom à Dieu pour notre propre satisfaction. En fait, tous les noms sont Siens. Nous devrions installer Dieu en permanence dans notre cœur.

Quelles que soient les difficultés qui se présentent à vous, acceptez-les comme étant la Volonté de Dieu. Personne ne sait pourquoi Dieu nous met face aux difficultés. Dites-vous que les difficultés que vous rencontrez sont là pour votre bonheur. *“Na sukham labhate sukham”* - “On ne doit pas son bonheur au bonheur.” - “Le plaisir est un intervalle entre deux peines.” Le mental est responsable de toutes nos difficultés. Quand notre mental est inquiet, nous voyons des problèmes et des conflits partout. Certaines personnes éprouvent même du dégoût pour leur vie, elles ont le sentiment que leur vie est inutile. Notre mental et nos désirs sont uniquement la cause de tout ceci.

Ne faites de mal ni de peine à personne. Aimez tout le monde. Servez tout le monde. Vous en retirerez un immense bénéfice. Si vous venez en aide à quelqu’un, cette aide elle-même vous aidera. Aujourd’hui, on ne voit ce type d’aide nulle part dans le monde. Où que l’on aille, on ne voit que soi, soi, soi, et mien, mien, mien ! L’être humain est tellement centré sur lui-même qu’il en oublie le monde, exception faite de lui même, de ses proches et de ceux qui lui sont chers. *“Vishvavishnusvarûpa”* -*L’univers entier est l’incarnation du Seigneur Vishnu.”* L’homme n’est pas un simple mortel, il est divin. Considérez donc que chacun est également divin. Ne faites de tort ni de mal à personne  physiquement ou moralement.

Certaines personnes tirent une sorte de satisfaction à faire du mal aux autres. Ils auront à subir les conséquences de leurs actes. Mais ils sont incapables de réaliser les difficultés auxquelles ils devront faire face dans le futur. Quoi que vous mangiez, vous obtenez le renvoi de ce que vous avez mangé, n’est-ce pas ? Si vous mangez un concombre, vous n’obtiendrez pas le renvoi d’une mangue. De même, quoi que vous fassiez, vous êtes tenu d’en expérimenter les conséquences. Voyez le bien, faites le bien, dites du bien, soyez bons et expérimentez de bons résultats. Quoi que Dieu dise, c’est uniquement pour votre bien à tous. *Krishna* a dit : “Arjuna ! Tu es inquiet parce que l’illusion te submerge. Cette guerre est venue à toi uniquement pour que tu puisses remporter la victoire sur toi-même. Pourquoi cette victoire ? Le but est de montrer la Divinité de l’être humain.”

***Aimez tout le monde et recevez l’amour de Dieu***

Incarnations de l’Amour !

Toutes vos difficultés sont comme un miroir. Elles révèlent votre vraie forme. Vous entretenez toutes sortes de désirs et en conséquence vous éprouvez beaucoup de souffrances. Ne faites donc pas place aux désirs. Vos désirs illimités sont la cause de toutes vos difficultés.

Il ne peut y avoir d’effet sans cause. Sans graine, on ne peut avoir un arbre. Il faut une graine pour que se développe une jeune pousse qui deviendra un grand arbre. Qui que vous rencontriez, considérez-le comme étant vous-même. Identifiez-vous à lui. Développez de plus en plus ce sentiment d’unité.

Qui êtes-vous ? Vous dites : “Je suis tel ou tel.” Quel est votre nom ? Vous dites : “Mon nom est Nagappa.” Chacun de nous porte un nom différent. Si partout dans le monde on demande à Dieu : “Qui es-Tu ?” Il dira : “Je suis-Je”, *“Aham brahmâsmi”* (Je suis *Brahman*). En fait, le monde entier est imprégné de *Brahman*. En ce monde, vous ne trouverez personne en qui *Brahman* ne soit présent.

Ainsi, quand vous critiquez ou louez quelqu’un, cette critique ou cette louange atteint Dieu. Si vous critiquez Dieu, vous ne pourrez échapper aux conséquences. Ne critiquez donc jamais Dieu. Quoi que quelqu’un dise à votre sujet, laissez-le dire. Pensez qu’il ne vous critique pas mais se critique lui-même. Quoi qu’il puisse dire disparaîtra d’un seul coup. À quoi sert de réagir aux paroles qui disparaissent sans laisser de traces ?

L’amour seul atteint le cœur spirituel. Quelles sortes de pensées devriez-vous avoir ? Vos pensées devraient être imprégnées de vérité. Vous ne pouvez expérimenter l’amour que si vos pensées sont empreintes de vérité. Menez donc votre vie avec amour et finissez-la avec amour. Quoi que vous fassiez aux autres, vous le faites à vous-même. Que cela soit bon ou mauvais, aider ou faire du tort, toute chose n’est que le résultat de vos propres pensées (*sankalpa*). Aimez donc tout le monde. Si vous ne pouvez aimer les autres, taisez-vous, mais ne les insultez pas. En fait, personne n’a le droit de critiquer les autres, car le même Amour est présent en tous.

L’Amour peut-Il critiquer l’Amour ? Non, non. L’Amour ne critique jamais. L’Amour accorde toujours l’expérience de l’Amour à chacun. L’Amour est présent même chez les oiseaux et les animaux. Ne devrions-nous pas aimer nos semblables les êtres humains ? Alors qu’il est doté de tant de bonnes qualités, l’être humain devrait aimer ses semblables. Il bénéficiera alors de l’Amour de Dieu. Aimez donc tout le monde et gagnez l’Amour de Dieu. Associez votre amour à la vérité.

Ne recourez jamais à la non-vérité. Vous ne pouvez avoir l’amour qu’à travers la vérité. Là où sont la vérité et l’amour, il y a la paix. Là où il y a la paix, il y a la non-violence. L’homme devrait donc surtout développer la vérité et l’amour, alors il ne recourra pas à la violence. Quelles que soient vos pratiques spirituelles - pénitence, *yajna*, *yoga* - faites en sorte qu’elles soient toutes imprégnées d’amour.

Dieu est votre vraie relation. Il vient à vous sous la forme de votre fils, de votre fille, de vos amis et de toutes les autres relations. Dieu est votre vraie relation dans toutes vos difficultés. C’est pourquoi Il est appelé “*apandbandhava*”, celui qui nous aide en temps de difficultés. Mais comment devrions-nous traiter cette relation ? Nous ne devrions pas la traiter sur le plan physique.

Prenons un petit exemple. Immédiatement après le mariage, le mari et la femme développent une relation intime. Ils se disent l’un à l’autre : “Tu es moi et je suis toi.” Mais après une semaine, un changement se produit dans leur relation : la femme est la femme et le mari est le mari. Aussitôt après le mariage, alors que tous deux se promènent ensemble, le mari voit une épine sur la route ; inquiet qu’elle puisse blesser sa femme il crie : une épine, une épine, une épine et, vivement, il l’en éloigne pour la protéger. Il y a tellement d’amour et d’inquiétude dans sa réaction ! La semaine suivante, ils vont au marché ; le mari voit à nouveau une épine sur la route et dit à sa femme : “Attention, là il y a une épine, ne la vois-tu pas ?” Quelques jours plus tard, face à la même situation, le mari se met en colère : “Es-tu aveugle?” crie-t-il. Ainsi, en peu de temps, un changement s’est produit dans son amour.

Si nous fondons notre foi sur cet amour et vivons dans cette sorte d’amour, combien de temps pourrons-nous vivre de cet amour ? Cet amour change en peu de temps. L’amour physique n’est pas du tout l’Amour. Les deux corps sont comme deux bulles d’eau. Remplies d’air elles exploseront et l’air qu’elles contiennent fusionnera avec l’air. Un amour de ce type n’est donc pas celui auquel nous devrions aspirer. L’amour de Cœur à Cœur est le seul qui soit important. C’est  cet amour de Cœur à Cœur qui atteint Dieu.

***Les bhajans chantés par la communauté bénéficient à tous les participants***

Beaucoup de personnes sont venues pour participer aux *bhajans*. Ont-elles toutes une foi stable (*shraddhâ*) et la dévotion (*bhakti*) ? Atteindront-elles la Libération (*mukti*) ? Non, pas du tout. Peut-être que seulement les prières de dix d’entre elles atteindront Dieu. “*Bhajans*” signifie également développer l’amour pour Dieu dans l’ensemble de la communauté. C’est Guru Nanak qui a démarré la pratique de la ‘Communauté qui chante’. À ceux qui lui disaient : “Un grand nombre de personnes chantent ensemble, mais Dieu les écoute-t-Il toutes ?” il répondait : “Il se peut que l’amour d’au moins une ou deux personnes atteigne Dieu. Cela suffit pour les protéger toutes.” Nous devrions donc organiser *samasthi bhajans*, la communauté qui chante.

La communauté (*samasthi*) est composée d’individus (*vyashti*). Quand un grand nombre d’individus se rassemblent et forment une communauté, leur force (*pushti*) augmente.

*Parameshthin*, Dieu, n’a pas créé *srishti*, la création, pour simplement s’amuser, mais bien pour rendre manifeste l’Unité de toute la création. L’Unité est le principe sous-jacent de la création. Il sert à promouvoir le principe de l’Amour en tous. Malheureusement, aujourd’hui, les partis politiques divisent les gens en ‘lignes du parti’. Quatre personnes appartenant à la même famille prennent quatre voies différentes et divisent la maison en quatre sections. Ceci est très mauvais. Même si la famille compte quatre cents personnes, l’unité devrait exister entre elles. Chacune devrait aider son voisin. Toutes devraient s’entraider. Alors seulement l’harmonie pourra s’établir dans la création. Sans cela, le but de la création sera perdu.

Participez aux *bhajans* de tout votre cœur et chantez la gloire de Dieu. Même si vous ne pouvez faire aucune autre pratique spirituelle, chantez le Nom de Dieu, cela suffira. (Swami chante le *bhajan* “*Hari bhajana bina sukha shânti nahin*…”) et continue :

Sans chanter la gloire de Dieu (*bhajans*), vous n’obtiendrez ni la paix ni le bonheur. La paix ne peut s’obtenir que par le *bhajan* et par aucun autre moyen. “*Hari nam bina ânanda nahin*” - “Vous ne pouvez obtenir le bonheur sans chanter le Nom de *Hari*, Dieu.”  “*Japa* *dhyâna bina samyoga nahin*” - “Vous ne pouvez réaliser l’union avec Dieu sans accomplir *japa* et *dhyâna*.”

Qu’entend-on par yoga ? Ce n’est pas simplement s’asseoir immobile et les yeux clos. Qu’entend-on par méditation ? Ce n’est pas se souvenir de Dieu les yeux fermés. Vous devriez installer Dieu dans votre cœur. Ne pensez pas que vous soyez différents de Dieu. Vous devriez devenir ‘un’ avec Dieu.

*Andhanarîshvara*, la forme androgyne de Dieu symbolise cette vérité. Cette forme représente à la fois l’homme et la femme. L’une est *jîva* (âme individuelle) et l’autre est *daiva* (*Brahman*). La vraie libération signifie l’unité de *jîva* et *daiva*. Là où est le *jîva*, là est *daiva*. On n’a donc pas besoin de courir après Dieu. Dieu est présent en tous les *jîvas* (individus). Ne vous considérez pas comme étant simplement un *jîva*, pensez que vous êtes *daiva* (*Brahman*). Vous vous considérez comme un *jîva* à cause de votre attachement au corps. Vous ne devriez pas faire cela**.**

Le même *âtman* est présent en tout. Si vous prenez le Principe *âtmique* en considération, vous comprendrez que tous sont ‘un’. Un grand nombre d’individus sont présents dans ce Hall. L’*âtman* en chacun d’eux est ‘un et le même’. Là-haut, dans le ciel, le soleil dispense la lumière au monde entier. Dieu est comme le soleil, Il illumine la vie de chacun. Nous sombrons dans l’obscurité quand nous critiquons les autres. Dès lors, aimons tout et servons tout.

Si quelqu’un vous insulte, laissez-le faire. Les insultes se volatiliseront, elles disparaîtront sans laisser de traces. Dites-vous toujours que personne ne peut vous critiquer. Ayez la foi  que Dieu vous protègera toujours. Développez une foi inébranlable en Dieu. Nombreux sont ceux qui nient l’existence de Dieu. Si Dieu n’existe pas, d’où vient alors votre forme ? D’où venez-vous ? Votre vie devient inutile si vous n’avez pas foi en Dieu.

***Souvenez-vous sans cesse de Dieu***

Incarnations de l’Amour !

Développez la vérité et l’amour. Si vous avez les deux, vous aurez la paix. Si vous avez la paix, vous vivrez heureux durant toute votre vie. Vous ne pourrez haïr personne. C’est seulement quand la vérité et l’amour font défaut que vous éprouvez la haine. Vous devriez unifier la vérité et l’amour dans votre vie. Si vous avez l’amour, vous aimerez tout le monde et rendrez tout le monde heureux. Gardez donc précieusement l’amour et la vérité dans votre cœur ; ne les oubliez jamais, même pas dans vos rêves.

Les rêves ne sont que la réaction, le reflet et la résonance de l’état de veille. Quoi que vous fassiez le jour, vient dans vos rêves la nuit. Les rêves sont comme les nuages, ils passent. Ne courez pas après eux. Accrochez-vous à Dieu qui est vrai, éternel et immuable. Si vous vous accrochez à Dieu, vous pourrez tout accomplir, vous n’aurez ni peurs ni soucis.

Laissez les gens dire ce qu’ils veulent à votre sujet. Ne vous en souciez pas. Dites-vous qu’ils critiquent votre corps et non vous. N’attachez pas trop d’importance à votre corps. Vous n’êtes pas le corps. Quand vous dites : “Ceci est mon corps”, vous devriez ensuite vous poser la question : “Qui suis-Je ?” Ce ‘Je’ n’est pas le ‘je’ individuel, mais le ‘Je’ fondamental. Ce ‘Je’ ne se rapporte pas à un individu particulier, il se rapporte à tous les individus. Le symbole du christianisme, la croix, signifie ‘couper le ‘je’ individuel’. C’est seulement quand vous coupez le ‘je’ individuel que vous pouvez atteindre la Divinité. Renoncez donc aux sentiments mesquins de ‘je’ et de ‘mien’.

Vous dites : “*Nâ koduku, nâ bidda*” (mon fils, ma fille). Ici *nâ* signifie ‘non ou rien’. Dieu seul est toujours avec vous. Tout est Dieu. Souvenez-vous sans cesse de Lui. Ne perdez pas votre temps. Perdre du temps est un très grand gaspillage. Si vous pensez à Dieu, vous expérimenterez beaucoup de bonheur. Si vous êtes sous l’emprise de la tristesse, fermez les yeux et souvenez-vous de Dieu. Ceci vous conférera la paix.

Ne soyez ni tristes ni malheureux. Faites face à toutes les situations avec courage et force d’âme. Le courage et la force d’âme sont votre vraie force. En tant que fidèles du Seigneur, contemplez-Le à chaque instant de votre vie. (*Bhagavân* chante le *bhajan* “*Râma*, *Râma*, *Râma*, *Sîtâ*…”) et continue :

Les étudiants chantent le *bhajan* :

***“Kausalyâtmaja Râma charan,
Vaidehî priya Râma charan, bharatarchita srî Râma charan, Ahalyodharaka Râma charan
Hanumatsevita Râma charan”***

***“Adorez toujours les pieds de Lotus de Râma, fils de Kausalyâ, qui sont chers à Sîtâ, adorés par Bharata, servis par Hanuman et qui rachetèrent Ahalyâ.”***

Les cinq personnes mentionnées dans ce chant sont très chères à *Râma*. Chaque *Avatar* choisit certaines personnes qui ont ainsi la chance de recevoir Sa grâce. Les personnes choisies sont celles qui ont réalisé l’abandon total.

*Râma* était l’*âtman* même de Mère Kausalyâ. *Râma* dit : “Kausalyâ m’a donné naissance. Sans Kausalyâ comment pouvais-Je M’incarner ? Ainsi, Ma mère est Mon Dieu.”
La deuxième ligne du chant est : “*Vaidehî priya Râma charan”.* Vaidehî signifie celle qui transcende l’attachement au corps.
La ligne suivante est : “*Hanumatsevita Râma charan”*. Hanuman pensait uniquement à *Râma* et récitait constamment *Râma*, *Râma*, *Râma*. Le son de *Râma*, *Râma*, *Râma* émanait de chaque pore de son corps.

Un jour, *Râma* lui demanda ce qu’il contemplait. Hanuman répondit : “Swami, chacun des poils de mon corps récite Ton Nom. Disant cela, il arracha un poil et l’approcha de l’oreille de *Râma*. *Râma* Lui-même put entendre *Râma*, *Râma*,*Râma* en émaner.

Quand nous contemplons le Nom de Dieu, notre corps tout entier devrait être imprégné de la Conscience divine. Chacune de nos pensées, paroles et actions devrait baigner dans le Nom de Dieu. Nous pouvons alors vraiment devenir divin. “*Daivam manusha rupena*” - “Dieu est dans la forme de l’être humain.” Dieu s’incarne sous forme humaine. Celui qui récite constamment le Nom de *Râma* ou n’importe quel autre Nom de Dieu est un être humain véritable. Même un athée devrait dire : “*Ayyo Râma* !” quand il est dans la peine. On dit : “*Abba Râma* !” quand on est souffrant ou blessé. Ainsi, chacun doit prononcer le Nom de Dieu à un moment ou à un autre.

Immergez-vous dans le Nom de Dieu. Récitez l’un ou l’autre de Ses Noms - *Râma, Krishna, Allah, Jésus*. Bien qu’on appelle Dieu par beaucoup de Noms, Il est ‘Un’. Il existe beaucoup de sucreries - *mysorepak, gulab jamoon, burfi, palakova, jilebi*, mais seul le sucre transmet la douceur à chacune d’elles. De même, le Principe divin est un et le même dans tous les Noms de Dieu.

Je suis ‘Un’, mais Je suis présent en chacun, dans toutes les formes. L’Unité existe dans Ma création, mais vous y voyez la diversité parce que votre vision est déficiente. Vous devriez voir l’Unité dans la création. Ne vous fiez pas à votre vision. Vos yeux voient le bon et le mauvais. Quand les yeux ont un défaut, ils voient deux choses au lieu d’une. Le défaut réside dans la vision. À dire vrai, Dieu est ‘Un’. Chantez n’importe lequel de Ses Noms, mais chantez-Le avec amour. Si vous chantez le Nom de Dieu avec amour, vous expérimenterez l’amour partout.

Extrait du discours prononcé par *Bhagavân* le 1er mai 2008 dans le Sai Ramesh Krishan Hall à Brindavan, Whitefield (Bangalore).

*Traduit du Sanathana Sarathi, la revue officielle mensuelle éditée à Prasanthi Nilayam*

**Copyright :** Sri Sathya Sai Books and Publications Trust, Prasanthi Nilayam, Inde.